Indexée par :

REVUE SEMESTRIELLE / N° 007 / DECEMBRE 2024

ISSN : 1987-1538
E-mail : revuemiri09@gmail.com
Tel. +237 6 99 56 34 79/ +223 94 61 09 74

Bamako - Mali




PRESENTATION DE LA COLLECTION

La Revue Internationale de Philosophie (Miri) est une collection périodique spécialisée
du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques et du développement (CARIS-
D) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche en histoire de la
philosophie, philosophie de la logique, philosophie du langage, métaphysique, épistémologie,
philosophie des sciences, philosophie morale et politique, esthétique, philosophie du droit,

histoire des ideées, philosophie de I’environnement, théologie et en ontologie.

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche

Philosophique a travers le partage des résultats d’avancées scientifiques, 1’innovation

thématique, et la culture de ’esprit critique.

Son objectif spécifique est de redynamiser la production des thématiques pertinentes sur les
réalités sociales africaines, les théories de la connaissance, la philosophie du développement, la
philosophie des médias, la crise de I’identit¢ de I’Afrique moderne, la philosophie de

I’information et la pensée philosophique africaine.



EQUIPE EDITORIALE

Directeur de Publication Directeur Adjoint
Pr Belko OUOLOGUEM (Mali) Pr Sékou YALCOUYE (Mali)

e Comité scientifique et de lecture

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des universités, Ouagadougou Joseph
Ki Zerbo, Burkina-Faso)

Pr Yodé Simplice DION (Professeur des Universités Felix Houphouét-Boiny de
Cocody-Abidjan),
Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des universités Aix-Marseille I,

France)

Pr Mounkaila Abdo Laouli SERKI (Professeur des Universités Abdou Moumouni
de Niamey)

Pr Samba DIAKITE (Professeur des Universités Alassane Ouattara de Bouaké)
Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des universités Aix-Marseille I, France)

Pr Yao Edmond KOUASSI (Professeur des Universités Alassane Ouattara de
Bouaké)

Pr Akissi GBOCHO (Professeur des universités Félix Houphouét-Boigny, Cote
d’Ivoire)

Pr Gbotta TAYORO (Professeur des Universités Félix Houphouét-Boiny de
Cocody-Abidjan)

Pr Blé Marcel Silvere KOUAHO (Professeur des Universités Alassane Ouattara
de Bouaké)

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des universites UGLC
SONFONIA, Conakry, Guinee)

Pr Jacques NANEMA (Professeur des universités Ouagadougou Joseph Ki
Zerbo, Burkina-Faso)

Pr Nacouma Augustin BOMBA (Maitre de conferences, FSHSE, Mali)

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, ENSup, Mali)

Dr Souleymane KEITA (Maitre de Conférences, FSHSE, Mali)



e Comité éditorial

Pr Sigame Boubacar MAIGA (Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali)

Dr Siaka KONE (Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Ibrahim Amara DIALLO (Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)
Dr Oumar KONE (Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Amadou BAMBA (Université des Sciences Sociales et de Gestion de Bamako,
Mali)

Dr Eliane KY (Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Samba SIDIBE (Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali)

M. Souleymane COULIBALY (Université Yambo Ouologuem de Bamako,
Mali)

e Rédacteur en chef

Dr Mahmoud ABDOU

e Rédacteur en chef adjoint

Dr Oumar MARIKO

e Coordinatrice
Dr Palai-Baipame Gertrude

e Coordinateur adjoint

M. Fousseyni BAGAYOKO



POLITIQUE EDITORIALE

La revue internationale de Philosophie (MIRI) est une revue qui parait 2 fois

I'année et publie des textes qui contribuent au progrés de la connaissance dans

tous les domaines de la philosophie et des sciences humaines. Revue MIRI publie

des articles de qualité, originaux, de haute portée scientifique et des études

critiques.

« Pour qu’un article soit recevable comme publication scientifique, il faut qu’il

soit un article de fond, original et comportant : une problématique, une

méthodologie, un développement cohérent, des réferences bibliographiques. »

(Conseil Africain et Malgache pour I'Enseignement Supérieur CAMES)

v

v

La bibliographie doit étre présentée dans I’ordre alphabétique des noms des
auteurs.

Classer les ouvrages d’un méme auteur par année de parution et selon leur
importance si des ouvrages de l'auteur sont parus la méme année.

Tous les manuscrits soumis a la revue MIRI sont évalués par au moins trois
chercheurs, experts dans leurs domaines respectifs.

Suite a I’acceptation de son texte, l’auteur-e s’acquitte des frais
d’instruction et de publication avant poursuite du reste de la procédure.

Un texte ne sera pas publié si, malgré les qualités de fond, il implique un
manque de rigueur sémantique et syntaxique.

Chaque auteur recoit son Tiré a part dés la publication du numéro.

Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des
textes publiés sont exclusivement réservés a la revue MIRI.

Aprés le processus d'examen, I'éditeur académique prend une decision
finale et peut demander une nouvelle évaluation des articles s'il a des

présomptions sur la qualité de l'article.



SOMMAIRE

Kadio Mathieu ANGAMAN
Crise environnementale et progres technologique, vers une revendication de la
philosophie des technolo@ies. .........c.ovviiiiiii i, 1

Kizito Tioro KOUSSE
Endogénéisation de la science, développement, culture et sécurité au Burkina

MOTO NDONG Francois
La crise de DI’immuabilité du discours chrétien, confronté a 1’évolution
irrémédiable dumonde. ... i 38

Katinan Timothée COULIBALY
Gouvernance et unité africaine chez Kwame Nkrumah.............................. 63

Samba SIDIBE, Nouf SANOGO
La natureet 1’homme: fondements philosophiques de I’impact de
P anthropiSation. ... ...o.uiii i e e e 82

Souleymane KEITA, Ibrahim Amara DIALLO

La tolérance religieuse, prolégomenes a la paix sociale chez Locke............... 78
Mahmoud ABDOU

La désobéissance civile comme moyen de lutte pour la préservation des libertés
et de I’Etat de droit chez Hannah Arendt...................oooiiiiiiii ... 117

Williams Hamed Mélarga OUATTARA
Le contrat naturel de Michel serres : un défi au droit naturel..................... 142

Amenan Madeleine KOUASSI-EKRA
Les Mceurs et traditions africaines face a I’émergence de ’Homosexualité : entre

rejet social et redéfinition de I’identité culturelle........................oooe. 155
Yacouba TRAORE
La théorie du contrat social chez John Rawls..........coooo i, 168

GALA Bi Gooré Marcellin
L’invite platonicienne a 1’union avec le divin : une solution a la médiocrité
spirituelle en Afrique CONtEMPOTAINE. ......c.vviniiiiiiiiiiie i eiieanaeens 184



Jean Joel BAHI
Travail et vie de famille chez Marx : entre contraintes et émancipation de la



LA TOLERANCE RELIGIEUSE, PROLEGOMENES A LA PAIX SOCIALE CHEZ
LOCKE

Dr Souleymane KEITA
Université des Lettres et des Sciences Humaines de Bamako
Skeitab1@yahoo.fr

Dr Ibrahim Amara DIALLO
Université des Lettres et des Sciences Humaines de Bamako
ibradiallo5805@gmail.com

Résumé

Ce qui est au ceeur de la tolérance religieuse, chez Locke, ¢’est la paix spatio-temporelle. Pour
Ieffectivité et la pérennité de cette paix, Locke prone une limite entre 1’Etat et la religion, car
ils sont différents aussi bien, en leur fondement qu’en leur fonctionnalité sociale. Donc, en tant
qu’étres rationnels, les hommes sont capables d’opérer, par eux-mémes, les choix religieux sans
immixtion ni recours & un pouvoir étatique. Cependant, la circonscription de I’Etat a sa fonction
régulatrice de la société lui confére le droit d’avoir un regard averti sur tout ce que la société
enveloppe. De ce fait, si les confessions religieuses entrent en conflits, il est du devoir de I’Etat
d’assumer sa responsabilité pour prémunir les éventuels dangers contre la stabilité sociale. C’est
dans ce contexte qu’il y a des situations, selon le penser lockéen, ot le souverain seul est habilité
a adopter des lois discrétionnaires (les prérogatives) pour rétablir I’ordre social. Mais ces lois
doivent étre impartiales, c’est-a-dire qu’elles ne doivent pas étre belligénes, puisque leur
finalité, c’est d’ceuvrer pour la promotion de la paix sociale. La tache que se livre cette
contribution qui entend, apres le diagnostic posé, est de proposer une thérapie nécessaire pour
un vivre-ensemble dans une fraternité ontologique et différentielle.

Mots-clés : Altérité - Fraternité ontologique - Paix sociale - Prolégomeénes - Tolérance
religieuse.

Abstract

What is at the heart of religious tolerance, in Locke, is spatio-temporal peace. For the
effectiveness and sustainability of this peace, Locke advocates a limit between the State and
religion, because they are different both in their foundation and in their social functionality.
Therefore, as rational beings, men are capable of making religious choices on their own without
interference or recourse to state power. However, the State's circumscription of its regulatory
function of society gives it the right to have an informed view of everything that society

involves. Therefore, if religious confessions come into conflict, it is the duty of the State to

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N°7 / Décembre 2024 98


mailto:Skeita61@yahoo.fr
mailto:ibradiallo5805@gmail.com

assume its responsibility to protect against possible dangers against social stability. It is in this
context that there are situations, according to Lockean thinking, where the sovereign alone is
authorized to adopt discretionary laws (prerogatives) to restore social order. But these laws
must be impartial, that is to say, they must not be belligerent, since their purpose is to work for
the promotion of social peace. The task undertaken by this contribution which intends, after the
diagnosis made, is to propose a therapy necessary for living together in an ontological and
differential fraternity.

Keywords : Otherness - Ontological fraternity - Social peace - Prolegomena - Religious

tolerance.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N°7 / Décembre 2024 99



Introduction

Dans I’histoire de la philosophie, 1’époque moderne, aux antipodes des autres, « c’est
I’affirmation d’une philosophie pratique, de la raison pratique qui met en branle
I’architectonique gréco-médiévale » (K. B. Marcel, 2008, p. 68-69). Contrairement a 1’é¢poque
médiévale, articulée sur les données théologico-religicuses, 1’époque moderne reste marquée
par I’émergence de la rationalité critique, la recherche d’une méthode logico-mathématique. En
effet, cette nouvelle maniére du penser philosophique s’intéresse aux conditions de vie sociétale
des individus, elle veut affranchir les individus de la tutelle théogamique. En cela, elle ne se
réduit pas seulement a la spéculation brumeuse, a la théorétique conceptuelle, mais crée surtout
les conditions d’une habitabilité sociale irénique, ou les différences ne constitueront plus des
différends, ou les hommes peuvent cohabiter dans une fraternité différentielle. Dans cette
optique, habiter chez ’autre, ¢’est vivre chez soi, d’ou I’indispensabilité et 1’irrévocabilité de
questionner la notion de « Tolérance religieuse » aujourd’hui a partir de la philosophie politique
de Locke.

La philosophie, comme arme modélisante du vivre-ensemble, a toujours intéressé Locke (1632-
1704). Sa philosophie de la tolérance conserve a-temporellement sa lettre de noblesse, parce
que, I’'un des maux qui mine la stabilité politico-institutionnelle des sociétés contemporaines,
c’est celui de certaines pratiques au nom de la religion. Cette derniere, par essence, veut
construire une société pacifique, ou les individus auront la possibilité de vivre en toute quiétude
les uns avec les autres. Mais, bien des pratiques, au nom de la religion, comme on peut le
constater avec Boko Haram, au Nigeria, Ancar-dine, au Mali, surtout, avec la guerre Israélo -
Palestinienne, etc, la problématique de la tolérance religieuse se pose avec acuite.

Au regard de cette analyse, des questions se posent. Comment la théorisation de la laicité
chez Locke pourrait-elle contribuer a la paix sociale et politique ? Comment Locke appréhende-
il la tolérance et quel est son impact éthique et social ? Mieux, en quoi la tolérance chez Locke
est-elle une éthique qui pourrait sauvegarder les fondements et le dynamisme de nos sociétés
contemporaines, enclines a la violence ? Quelle attitude convient-il d’adopter a 1’égard de ceux
qui ne partagent pas nos dogmes et ne pratiquent pas notre culte ? Bien que controversée a cause
de I’exclusion des catholiques et les athées, la tolérance religieuse chez Locke n’est-elle pas
une exigence de la vie sociétale ?

Comme hypothése, nous partirons, d’une part, du postulat selon lequel la philosophie de la

tolérance religieuse, développée par Locke, est une vertu politique, pouvant conduire a la paix

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N°7 / Décembre 2024 100



sociale et, d’autre part, nous montrerons des limites de la philosophie de la tolérance religieuse
chez Locke.

Les objectifs de ce travail seront abordés, conformément aux méthodes analytique et
sociocritique et selon une logique binaire. Premiérement, nous montrerons, a partir de Locke,
I’exigence de la tolérance religieuse. Nous montrerons que la stabilité sociale exige que chacun,
dans sa conviction religieuse, puisse accorder aux autres, la liberté d’opérer un choix
raisonnable. Deuxiémement, il sera question de mettre en évidence la dimension controversée

du concept de tolérance chez Locke.

1. De la tolérance religieuse comme condition de la paix chez Locke

Avant d’¢lucider I’expression "tolérance religieuse", il est nécessaire de définir le concept de
“tolérance". Etymologiquement, la tolérance vient du latin tolerantia, qui signifie endurance,
patience, résignation, venant de tolerare, qui veut dire supporter. Ainsi, la tolérance est I'action,
I'attitude consistant a supporter ou a ne pas interdire ce que I'on désapprouve et qu'on ne peut
éviter. La tolérance, définie par A. Comte-Sponville (2001, p. 1250), c’est « laisser faire ce

qu’on pourrait empécher ou punir ». Mieux,

tolérer, c’est souffrir de quelque chose. C’est le fait de ne pas se plaindre de ce qui est étranger a
nous. Il faut endurer ou accepter les défauts ou les différences culturelles de ceux qui sont appelés a
vivre avec nous. Le concept de "tolérance des cultures" signifie avant tout qu'il y a plusieurs cultures,
dans la mesure ou, tolérer présuppose qu’on a au moins deux entités différentes qui acceptent de
communiquer ; elles acceptent volontairement de créer un contact fondé sur le pardon mutuel. La
tolérance est cet effort qui consiste a laisser aux autres la liberté d’exprimer leur liberté ou leur mode
d’existence que nous ne partageons pas forcément. Elle est surtout le fait de vivre conformément a
des principes autres que les nétres (K. K. Maxime, 2017, p. 33).

La tolérance, c’est le fait d’accorder a 1’autre la liberté de dire et de faire ce qu’il veut. Elle
suppose ’existence de visions, de cultures différentes. Les communautés étant constituées
d’une pluralité de cultures, celles-ci sont appelées a co-habiter, sans aucune prétention pour
chacune de considérer ses normes comme universelles, et, a partir desquelles les autres aires
culturelles ne sont que des spectatrices. C’est dans ce sens que M. Walzer (1998, p. 10) nous
donne cette définition : « La tolérance est la condition méme de la vie parce que son contraire
mene souvent a la mort. (...) La tolérance rend possible I’existence des différences ; les
différences rendent nécessaire I’exercice de la tolérance ».

La tolérance religieuse laisse entendre 1’existence d’une kyrielle de valeurs et de croyances

religieuses dans une communaute et société déterminée. Ainsi, pour la coexistence et la stabilité

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N°7 / Décembre 2024 101



spatio-temporelle, chaque croyant doit déployer un effort sur soi-méme, afin de pratiquer ses
convictions religieuses en conformité avec celles des autres. Cela nécessite alors une flexibilité
dans la maniére de penser, ¢’est-a-dire un décentrement de soi, qui n’est pas une désarticulation
de soi, ni une aliénation de soi, mais plutdt un enrichissement de soi. C’est dans le commerce
avec les autres que nous avons la possibilité de nous découvrir, laquelle découverte nous révele
a nous-mémes, dans toute notre plénitude. Ceci étant, vouloir imposer aux autres, sa vision du
monde, sans aucune éthique de la discussion, c’est bafouer leur dignité. Or, I’homme
raisonnable, conscient de ses droits et de ses devoirs, ne peut assister passivement au
bafouement de sa dignité.

Pour Locke, la tolérance n'est rien d'autre que la renonciation a I’usage de la force pour
régler les controverses religieuses. Les profonds désaccords étant insolubles par les voies de la
raison ordinaire, chacun doit s'engager envers les autres a ne pas user de la violence pour
imposer son propre point de vue. Cet engagement mutuel se traduit par un engagement civique
et politique a ne pas faire usage de la force au nom d’une quelconque orthodoxie. Dans ce sens,
I’action politique s’intéresse aux rapports sociaux et 1’action religieuse regarde ce qui est
transcendant. De ce point de vue, chez Locke, la politique et la religion sont des instances de
nature différentes.

En matiere de religion, le magistrat « ne doit ni me prescrire le chemin que je dois suivre,
ni forcer mon zéle ; pas plus que moi il n’a de connaissance certaine et infaillible du chemin
qu’il faut emprunter pour I’atteindre » (J. Locke, 2007, p. 108-109). Dans la religion, la
certitude est subjective, parce qu’elle reléve de ce en quoi I’on croit et non de ce en quoi les
autres croient. A partir de cette vérité subjective, le magistrat ne saurait indiquer une voie par
laquelle les individus pourront bénéficier de la félicité de Dieu. C’est a cet effet qu’il « ne peut
me donner aucune rassurance que je me trompe, et si je me trompe, il ne pourra m’en donner
aucune compensation » (J. Locke, 2007, p. 109).

Le fondement de la société politique, chez Locke, est le consentement mutuel. En fait,
consentir, c’est accepter, souscrire a une volonté quelconque. Le consentement est alors
I’aboutissement d’un ensemble de régles qui régissent le comportement des individus dans une
société déterminée. Ce faisant, dans une société civile, ce qui est compromettant et qui est
susceptible de recevoir une punition proportionnée, ¢’est lorsque les individus agissent d’apres
des regles autres que celles promulguées. C’est pourquoi, « dans une sociéeté civile, chaque
individu est libre de croire ou de ne pas croire en Dieu ; s’il croit, il est libre d’adhérer aux
opinions et aux dogmes qui lui paraissent les mieux fondés ou les plus agréables a son Dieu,

ainsi de pratiquer la forme de culte extérieur qu’il préfere » (J. Locke, 2007, p. 12).

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N°7 / Décembre 2024 102



Ce qui reléve de la compétence de 1’autorité politique, ce n’est pas I’interférence arbitraire dans
une sphere privée, mais ce qui est nécessaire pour ’effectivité de la jouissance des individus de

leurs droits civils imprescriptibles et inaltérables.

La religion fait indéfectiblement partie de cette sphere privée qui doit étre abandonnée a 1’absolue
discrétion des individus : en aucun cas I’autorité politique ne peut intervenir pour prescrire ou
prohiber une croyance, pour enjoindre ou interdire 1’exercice d’un culte quelconque ; appelée a une
scrupuleuse neutralité en la maticre, elle ne peut accepter qu’une religion soit enseignée dans ses
¢écoles, que 1’appartenance confessionnelle joue un role dans I’acceés aux fonctions publiques, ou
qu’un culte soit d’une quelconque maniére favorisé aux dépens des autres (J. Locke, 2007, p. 12).

Parlant de 1’autorité politique, J. Locke (2007, p. 13-14) « montre que la fonction qu’elle
peut assumer sans contradiction est la sauvegarde des intéréts temporels de ses sujets : la vie,
la liberté et la propriété des bien. Cela lui permet de fixer une régle générale : tant qu’un
individu ne nuit en rien aux intéréts temporels de ses concitoyens, ses actions doivent demeurer
parfaitement libres et indemnes de toute immixtion de la puissance publique ». Le fondement
de I’Etat, chez Locke, n’est pas la liberté de conscience, mais la sauvegarde des droits
imprescriptibles de I’homme. En tant qu’association, 1’Etat ceuvre pour les biens ou les intéréts
temporels des individus. Ceux-ci sont libres de pratiquer leur religion, pourvu que cette pratique
ne nuise pas a la stabilité politico-institutionnelle et sociale. On peut dire, avec J. Locke (2007,
p. 15-16), que « 1’Etat est une association librement instituée par les hommes pour la sauvegarde
de leurs intéréts temporels, mais il n’a pas a se préoccuper du salut des membres de la société
civile ». En d’autres termes, la finalité assignée a I’Etat par les individus, c’est de faire en sorte
qu’ils puissent vivre en harmonie sociale. 1l en est de méme, pour E. Kant (1986, p. 138), dans
La religion dans les limites de la simple raison. Pour lui, lorsque 1I’Etat dépasse les limites de
son champ de compétence, on dit que sa prétention ou son action est « au-dessous de sa dignité »
ou que ses immixtions hors des limites de son action « le font déchoir de sa dignité ».

De la méme maniére que I’Etat ne peut outrepasser le légal et le normal, les confessions
religieuses ne peuvent déterminer les conduites ou des chatiments a infliger aux individus.
Adhérer a une confession religieuse, c’est viser la félicit¢ de Dieu dans 1’Au-dela. Cette
adhésion ne se fait pas par des menaces ni par des violences, puisqu’elle provient d’un acte
volontaire. C’est ainsi que « I’Eglise est une association volontaire instituée pour la recherche
des moyens du salut ; 1a encore, une telle société ne peut légitimement posséder que les pouvoirs
qui sont necessaires a sa fin : la prédication, 1’exhortation et I’excommunication des membres

qui sont occasion de scandale » (Locke, 2007, p. 16). Donc

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N°7 / Décembre 2024 103



Mais en aucun cas elle ne peut faire des lois assorties de peines, ni pour ses membres ni pour ceux
gui ne sont pas de sa communion, puisque ces lois et ces peines sont des moyens inefficaces en droit
et en fait pour amener les hommes au salut ; seule 1’adhésion libre et sincére y conduit, et celui qui
professe une erreur dans la sincérité de sa conscience est plus proche d’étre sauvé que celui qui
professe une Vvérité par la peur des lois et du chatiment (J. Locke, 2007, p. 16).

Contraindre les individus a croire ce qui n’émane pas de leur propre conscience intérieure,
c’est faire d’eux, des hypocrites. Car, leur croyance n’est pas conditionnée de ce qu’ils pensent
étre 1’idéal pour leurs 4ames, mais de ce qui leur est imposé de I’extérieur. Un tel fait risque de
provoquer une diffraction ontologique dans la nature humaine, puisque 1’essence libre de
I’homme fonde sa rationalité discursive et synthétique. En effet, la rationalité est ici, la
possibilité calculatrice offerte par la nature a I’homme d’user de son « Moi réfléchissant » pour
opérer un choix raisonné. Ce faisant, la contrainte crée une rupture entre 1’intériorité et
I’extériorité de I’homme, dans la mesure ou, ce qui vient de I’extérieur, sans réception basée
sur la dialectique positive, selon les mots d’Adorno ou fondé sur le jugement réfléchissant,

risque de porter atteinte a soi, a son étre. En ce sens,

croire signifie croire en ce que 1’on veut croire, en renouvelant un assentiment qui reléve de la seule
conscience : nul homme ne peut nier le caractére absolu de la liberté du croyant, qui est inséparable
de la certitude qu’il ressent. C’est pourquoi la contrainte dans le domaine de la Foi est
autodestructrice ; il ne peut exister d’offense spirituelle clairement définie et établie puisque nul ne
peut prétendre énoncer le contenu de la Foi véritable qui, dans son existence méme, suppose les
droits irréductibles de la conscience individuelle. On ne saurait croire contre soi-méme ou malgré
soi : le cheminement subjectif, I’effort individuel du croyant, font partie de la Foi (H. Rizk, 2021,

p. 64)

La croyance est une vie de ’esprit, de la conscience. Quel que soit notre attachement a une
religion que nous avions trouvé vraie et sincére, il convient, rationnellement et moralement, de
ne pas y contraindre les autres car on ne saurait démontrer mathématiquement la véracité de ce
que I’on croit. La Vérité dans le domaine religieux est sujette a la relativité, parce que chaque
croyant pense, au demeurant, que la religion qui est la sienne, est plus proche de Dieu. Alors,
si la foi, comme le définit Jean-Didier (1911, p. 64), est « I’assentiment fondé sur le crédit des
paroles proposées comme venant de Dieu par quelques communications extraordinaires », ces
paroles peuvent s’interpréter différemment, c¢’est-a-dire qu’aucune religion n’a le monopole de
la vérité divine. En plus, personne ne mérite la persécution par le fait de pratiquer une religion
différente de celle qui est majoritairement pratiquée dans une société donnée. Etant donné que,
dans le domaine religieux, la vérité n’est pas univoque, les religions sont donc appelées a co-

exister. Qui dit coexister, dit aussi vivre avec les autres en respectant les différences. C’est en

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N°7 / Décembre 2024 104



ce sens que Jean-Didier (1911, p. 64) écrit : « Toute Eglise n’est qu’un accident. Chacun est
libre d’entrer dans celle qui lui plait, il est le seul juge de son salut. L’essentiel est la foi et la
conviction personnelles, la sympathie avec Jésus, indépendamment de toute société organisée.
Locke est contraire aux dogmes scolastiques, qui détruisent la paix et la charité ». Dans ce
passage, il est important de savoir que toute religion, qui est soucieuse de la préservation des
droits de I’homme, doit avoir pour fondements, 1’amour, la sympathie et la paix. La doctrine
libérale met un accent particulier sur la liberté. Dans cette optique, A. Liebich (1985, p. 13)
soutient que « la liberté que le libéralisme recherche est d’abord la liberté de croire ou de ne
pas croire, la liberté donc de suivre sa propre conscience et sa propre raison, ce que nous avons
appris @ nommer la liberté de penser ou la liberté intellectuelle ». On peut déduire de cette
affirmation qu’il n’existe pas de faute spirituelle, puisque personne ne saurait juger
rationnellement, voire spirituellement, si 1’acte qualifié d’« attentatoire a Dieu », est coupable
aux yeux de Dieu. Comme telle, pour qu’il puisse exister une coexistence pacifique entre les
individus, il est impérieux que chacun, dans sa subjectivité et conviction religieuse, faire face
preuve d’élévation de soi, de son moi, pour s’incorporer dans la collectivité, ¢’est-a-dire dans
les normes sociales. Cette incorporation n’est pas une remise en cause de sa religiosité, mais,
c’est une maniere de savoir que la vie sociale n’est guére monodromique.

Chez Locke, la liberté de pensée, avant d’étre un droit civil, est d’abord un droit
inaliénable. Puisque, a 1’état de nature, chacun détient, normativement, la liberté de dire, de
faire ce qu’il veut et ce qu’il pense €tre propice a son propre épanouissement. Mais, ce qui est
proscrit, dans cet état, ¢’est la manifestation démesurée de sa liberté, c’est-a-dire une liberté qui
se déploie en faisant abstraction aux normes naturelles, a la justice naturelle. Ayant tous les
mémes droits imprescriptibles, dans la société civile, aucun individu ne peut imposer sa vision
aux autres. Cela dit, chacun peut exercer sa Foi tout en respectant celle des autres. De cette
maniére, le magistrat civil n’a nullement un droit absolu sur la vie intérieure des individus. Dans
ce contexte que J. Locke (2007, p. 169) écrit :

Le consentement du peuple ne saurait donner ce pouvoir au magistrat ; puisqu’il est comme
impossible qu’un homme abandonne le soin de son salut jusques a devenir aveugle lui-méme et
a laisser au choix d’un autre, soit prince ou sujet, de lui prescrire la foi ou le culte qu’il doit
embrasser. Car il n’y a personne qui puisse, quand il le voudrait, régler sa foi sur les préceptes
d’un autre. Toute I’essence et la force de la vraie religion consistent dans la persuasion absolue et
intérieure de 1’esprit ; et la foi n’est plus foi si I’on ne croit point.

Toute société humaine est constituée d’hommes libres qui n’ont forcément pas les mémes
convictions religieuses. La tolérance religieuse se pose comme une exigence éthique pour la

réalisation du vivre-ensemble social. Laisser a chacun de vivre conformément a sa conviction

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N°7 / Décembre 2024 105



religieuse, sans s hypostasier, est la condition indispensable pour le maintien de 1’équilibre et
d’harmonie sociale. Ce point de vue est corroboré par R. Polin et P. Colin (1984, p. 55)
lorsqu’ils disent que « la tolérance est d’affaire privée, une relation sociale primitive sine qua
non de coexistence. Elle est inscrite dans la relation a autrui dés que celle-ci devient une relation
réciproque et que 1’autre est reconnu et respecté ans ce qu’il a de propre et de différent, en lui-
méme et dans ses valeurs ». Cela suppose que la tolérance est la reconnaissance de la différence
entre les citoyens. Reconnaitre en 1’autre les qualités d’homme libre, ¢’est faire preuve d’une
profondeur éthique, morale et méme intellectuelle, ¢’est le dépassement de soi et de son égo.
Comme tel, vivre avec ’autre dans la différence, c’est sortir de soi, de son immédiateté ; c’est
tout simplement s’enrichir.

Locke, en tant qu’un partisan de la tolérance, pense que les religions ne doivent que précher la
paix et non pas étre animées par le désir de domination. Précher la paix signifie proner le climat
du vivre-ensemble, puisque « la guerre est, par essence, une situation réfractaire au droit » (P.
Buirette, 1996, p. 4). Selon ’auteur, la guerre compromet la stabilité sociale et la ou la guerre
fleurit et sévit, le désordre s’installe.

C’est pourquoi la tolérance religieuse est le fondement de la paix sociale. Si une religion veut
se propager par la violence, elle cesse d’incarner la béatitude divine. Pour emprunter les mots

de Locke (1710, p. 13), nous pouvons dire qu’

il n’y a point de particulier qui ait le droit d’envahir, ou de diminuer en aucune matiére les biens
civils d’un autre, sous prétexte que celui-ci est d’une autre Eglise, ou d’une autre religion. I faut
conserver inviolablement a ce dernier tous les droits qui lui appartiennent comme homme, ou comme
citoyen : ils ne sont nullement du ressort de la religion, et 1’on doit s’abstenir de toute violence et de
toute injure a son égard, qu’il soit chrétien ou paien.

Toute religion doit, dans son exercice, faire la promotion de la dignité et des droits
imprescriptibles de I’homme, car ce qui doit étre privilégier dans la religion, c’est I’homme
dans toutes ses composantes. Si ’homme demeure la substantifique moelle de toute religion,
peu importe la religion dans laquelle on se trouve, il est du devoir de chacun de ne pas ériger
ses verités religieuses en vérites absolues. Puisqu’« il faut, de plus, étre capable de prendre, par
rapport a nos propres valeurs le point de vue d’autrui, bref de tenir compte rationnellement de
la différence de nos positions ; et méme de nous intéresser assez aux autres hommes » (J-P.
Cléro, 2006, p. 15). La tolérance est de I’ordre de la morale et de 1’éthique avant de se muer en
un ensemble de regles institutionnelles. Sous cet angle, les hommes sont invités a faire preuve
de fraternité différentielle les uns a I’égard des autres, parce que ne pas s’accorder la liberté de

conscience, consiste a bafouer la liberté collective.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N°7 / Décembre 2024 106



Je puis observer le repos du vendredi avec les Mahométans, le sabbat avec les Juifs, le Dimanche
avec les chrétiens ; je puis prier avec ou sans formulaire, adorer Dieu avec les diverses cérémonies
pompeuses des papistes ou a la maniére plus simple des calvinistes, je ne vois rien dans tout cela qui,
en moi-méme, puisse faire de moi un moins bon sujet de mon prince et un voisin moins accommodant
pour mes concitoyens (J. Locke, 20078, p. 110).

Ici, Locke pense que la beauté et la splendeur de la vie sociale résident dans le brassage culturel
et non dans le choc des civilisations, selon I’expression de Samuel Huntington. Lorsque nous
cotoyons ’autre qui est différent de nous culturellement, en sa compagnie, 1’opportunité nous
est offerte d’apprendre de lui. Un tel commerce intersubjectif ne porte aucune atteinte a la
stabilité sociale. Au contraire, il participe a I’harmonisation de la société, car prendre sa religion
et sa culture comme des valeurs universelles, peut compromettre 1’effectivité de la quiétude
sociale.

La vie a toute sa beauté esthétique et poétique que dans la mesure ou les individus entretiennent
des relations au-dela de leur seul univers. Ce faisant, il sied de reconnaitre que 1’un des facteurs
déclencheurs de la déchirure entre les hommes, c’est lorsque « je prétends par orgueil, par une
outrageuse présomption en faveur de ma propre opinion, ou par une conviction intime de ma
propre infaillibilité, forcer et contraindre les autres a étre de mon avis, ou que je veuille les
censurer et les diffamer s’ils ne s’y rangent pas » (J. Locke, 2007, p. 110). Le fait de considérer
sa propre opinion, sa propre valeur comme le critérium, c’est-a-dire le seul critére évaluateur
des autres normes sociales, est source de conflits sociaux.

On peut déduire de cette analyse que la sociabilité, pour devenir une réalité empirico-spatiale,
exige de ne pas faire un anachronisme entre la religion et la politiqgue. Comme le dit M. Gauchet
(2015, p. 14), « la sortie de la religion, c’est le passage dans un monde ou les religions
continuent d’exister, mais a I’intérieur d’une forme politique et d’un ordre collectif qu’elles ne
déterminent plus ». En ce sens, la sortie de la religion ne signifie pas la suppression de toute
croyance individuelle, elle consiste a faire de la religion non pas quelque chose qui structure la
société, mais elle doit juste se confiner dans son champ de prédilection : le monde de la
transcendance. C’est dans cette perspective que Locke (1710, p. 105) affirme dans La Lettre
sur la tolérance que « le magistrat civil doit tolérer les opinions spéculatives susceptibles
d’avoir des conséquences pratiques, a 1’exception de celles dont les conséquences seraient
contraires au bien temporel de I’Etat et & la partie des bonnes mceurs dont le respect est

indispensable a la défense des intéréts temporels du peuple ».

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N°7 / Décembre 2024 107



L’Etat ne doit certes pas réguler la liberté de conscience, mais il ne doit pas non plus laisser une
quelconque religion nuire a la cohésion sociale, puisqu’on ne peut pratiquer sa religion en toute
tranquillité que lorsque la société dans laquelle on se retrouve est apaisée.

Dans les religions musulmane et chrétienne, toute infraction aux prescriptions divines a un
chatiment proportionnel. Agissant de cette maniere, ces religions ont tendance parfois a
construire un Etat providentiel dans un état civil. En fait, lorsqu’un fidéle outrepasse les régles
normatives de sa religion, ces coreligionnaires I’excommunie de leur communauté, méme
souvent lui inflige des afflictions corporelles. Mais, selon Locke, son excommunication ne doit
point faire 1’objet des paroles dévalorisantes et dégradantes, puisque toute infraction n’est
punissable que lorsqu’elle porte préjudice a I’entente sociale, et seul le magistrat civil a ce
pouvoir.

Fidéle & son attachement aux droits de I’homme, Locke met en évidence que I’Etat ne peut
renoncer a ses prérogatives ni se désintéresser des incidences, que le titulaire de 1’autorité peut
seul apprécier, de ces mémes croyances dites indifférentes, sur 1’ordre public, la liberté des
citoyens et la paix civile. Les prérogatives, qu’est-ce que c’est ? Selon J. Locke (1992, p. 261),
« la prérogative n’étant autre chose qu’un pouvoir qui a été remis entre les mains du Prince,
afin qu’il pourviit au bien public dans des cas qui dépendent de conjonctures et de circonstances
imprévues et incertaines ; des lois fixes et inviolables ne sauraient sGrement servir de régle ».
En d’autres termes, il y a un pouvoir discrétionnaire qui est confi¢ au pouvoir exécutif, dans
I’intention de prendre certaines mesures conjoncturelles pour préserver les citoyens. Conscient
de la faillibilité de la capacité réflexive et anticipatrice de I’homme, puisque, n’étant pas doté
de ’esprit démiurgique, Locke accorde, au Prince, dans des situations catastrophiques, le droit
de prendre des mesures d’urgence sans au préalable consulter les autres pouvoirs (législatif,
fédératif). Donc, « tout ce qui parait manifestement étre fait pour le bien du peuple et pour
raffermir le gouvernement sur ses fondements véritables, est, et sera toujours juste » (J. Locke,
1992, p. 261).

Si nécessaire, I’Etat doit intervenir souverainement pour assurer la mission qui lui est confiée.
Mais, précisément, s’il peut sanctionner les individus en invoquant les buts politiques qu’il
poursuit — défendre la vie, la liberté et la propriété des sujets — la conscience n’en conserve pas
moins son irréductible liberté. De fait, c’est la protestation de la conscience qui rappelle
opportunément & 1’Etat les limites de sa force et, corrélativement, le périmétre véritable d’une
force qui doit composer avec la liberté des individus. L’Etat ne peut réprimer qu’a partir d’un
intérét politique, qui doit étre marement calculé et réfléchi. Il faut, par exemple, évaluer les

conséquences lointaines des actions du magistrat sur la pérennité méme du pouvoir politique.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N°7 / Décembre 2024 108



Dans ce contexte, I’Etat, eu égard ses fonctions de préservation des individus et leurs droits, ne
peut prétendre agir au nom des justifications théologiques. De ce fait, toute intervention étatique
dans un domaine privé, doit avoir une justification rationnelle et publique. C’est pourquoi, « les
maximes qui déterminent 1’action du magistrat requiérent d’étre justifiées politiquement et
doivent pouvoir étre soumises a la critique » (H. Rizk, 2021, p. 68).

De ce qui précede, on peut dire, chez Locke, que lorsque les affaires privées sont susceptibles
de troubler a I’ordre public, I’Etat, en tant que régulateur supréme, est en droit d’intervenir.
Cette intervention de 1’Etat, dans un domaine privé, a pour but d’instaurer et de réhabiliter la
paix sociale. Si I’Etat agit dans une situation particuliére, aux fins de conserver les droits
imprescriptibles de I’homme, il le fait au nom des « prérogatives ». Pour dire que, « tant que ce
pouvoir est employé pour 1’avantage de I’Etat, et conformément & la confiance de la société et
aux fins du gouvernement, ¢’est une prérogative incontestable, et on n’y trouve jamais a redire »
(J. Locke, 1992, p. 264). Cependant, la philosophie de la tolérance lockéenne ne s’effrite-t-elle
pas, en son essence, en excluant les athées et les catholiques ? Le principe du pluralisme
raisonnable, qui s’ancre dans le respect de droit de différence, est-il une réalité dans la tolérance

chez Locke ?

2. La tolérance religieuse : une notion controversée chez Locke

Comment faire I’apologie de la tolérance religieuse dans la gestion efficiente du pouvoir
politique en opérant des restrictions a ce noble concept ? Le fait de ne pas tolérer les fidéles de
1’Eglise catholique et les athées ou déistes, qui sont avant tout des citoyens au méme titre que
les fideles protestants, ne court-circuite-t-il pas la volonté de paix et de cohésion sociale au coeur
du projet politique de Locke ? En réponse a ces questions, nous dirons que le projet de Locke a
construire une philosophie universelle, reste galvaudé et perverti par son refus d’accorder la
tolérance aux athées et aux catholiques.

La conception de la tolérance lockéenne est a relativiser. En effet, en tant que théoricien du droit
naturel et défenseur de la liberté individuelle, Locke, dans sa philosophie politique, nie
systématiquement et catégoriquement la tolérance aux catholiques et aux athées. Ecoutons J.
Locke (2007, p. 206) a ce propos :

Ceux qui nient ’existence d’un Dieu, ne doivent pas étre tolérés, parce que les promesses, 1es
contrats, les serments et la bonne foi, qui sont les principaux liens de la société civile, ne sauraient
engager un athée a tenir sa parole, et que si I’on bannit du monde la croyance d’une divinité, on ne
peut qu’introduire aussitot le désordre et la confusion générale.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N°7 / Décembre 2024 109



Dans ce passage, Locke lie le respect des lois conventionnelles aux promesses personnelles.
Contre Locke, la tenue de ses promesses, 1’absence de la foi ne sont des subterfuges rationnels
sur lesquels on pourrait se fonder pour refuser aux athées la tolérance. La tenue de sa promesse
ou non reléve de la conviction personnelle. Dans la société civile, la résignation aux lois
promulguées n’est pas une question de conviction, mais une contrainte 1égale a laquelle tous les
citoyens ont consenti.

La conception lockéenne de la tolérance, loin de construire une sociéeté pacifique, tentant vers
I’universel, alimente subrepticement une factualisation, voire une fracture sociale. L’estime de
soi étant le veeu de tout homme, I’irrespect a son égard peut armer sa conscience a se révolter
pour revendiquer la reconnaissance de sa dignité humaine perdue. Cette revendication est liée
a la frustration sociale. C’est pourquoi, « étre frustré, c’est se sentir bafoué et rabaissé. La
frustration va de pair avec la honte. Elle est le fruit de la négation de I’humanité de 1’autre. En
clair, la frustration a pour sceur jumelle I’indignation. L’indigné n’attend plus aucun respect de
I’autre » (K. K. Maxime, 2017, p. 29). La seule voie qu’on puisse emprunter lorsqu’on se sent
molesté, rabaissé, renié, ¢’est la violence. Celle-ci est une lutte pour sa reconnaissance sociétale,
en tant que personne humaine. C’est ce que A. Camus (1972, p. 25) disait en ces termes :
« Qu’est-ce qu'un homme révolté ? Un homme qui dit non. Mais s’il refuse, il ne renonce pas,
(...) il signifie, par exemple, "les choses ont trop duré”, "jusque-la oui, au-dela non", "vous allez
trop loin", (...) La révolte ne va pas sans le sentiment d'avoir soi-méme, en quelque facon, et
quelque part, raison ». En d’autres termes, la révolte ne se fait pas sans une raison fondée, elle
est une réponse a une situation de reniement de la dignité de 1’autre. Selon Camus, on se révolte,
parce que I’appartenance a ’humanité¢ de ’humain est refusée. Du coup, la révolte peut
s’apercevoir comme une quéte de son identité, de son Moi perdu. Comme le dit A. Miinster
(2007, p. 70), « il y a toujours chez I’esclave révolté qui passe a ’autre libérateur, un choix du
Mal absolu ; il y a en lui cette destruction par ou la conscience s’affirme dans la solitude
terroriste ». Quand les maux ont atteint leur paroxysme, le seul raisonnement qu’un esclave
puisse développer, c’est de penser au « Mal absolu». Ce Mal, est une lutte pour la
reconnaissance de son identité, de son ipséité. Mieux, ce Mal, selon I’esclave, est 1’ultime
recours a partir duquel il pourra se re-trouver, ré-créer afin de retrouver les autres.

De ce qui précéde, on peut dire que le fait de ne pas accorder la tolérance aux athées et aux
catholiques, est source de la dégénérescence de I’instabilité, voire de la guerre religieuse. Car,
les athées et les catholiques n’étant pas issue d’une race particuliere, les abdiquer de la

tolérance, c’est de les marginaliser. Or, marginaliser une personne ou une culture, c’est de

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N°7 / Décembre 2024 110



I’exclure de la condition humaine. De ce fait, elle recherchera, par tous les moyens, au risque
de la guerre, de se faire considérer au sein de la société.

Si ’on veut construire une société paisible, il faut une politique inclusive, intégrant sans
distinction toutes les couches de la société, puisque toute sélection est partiale et toute partialité
est provocatrice de la dysharmonie sociale. Ce faisant, on peut interpréter la philosophie de la
tolérance lockéenne comme une philosophie exclusive et ethnocentrique. Etant un fervent
protestant, Locke, peut-étre, voulait un gouvernement homogene et non hétérogene, dirigé par
les protestants. Comme telle, sa libéralité s’effrite en son fondement, parce que « sacrifier la
paix et la collaboration avec autrui pour vivre dans une société dotée d'une coloration morale et
religieuse selon nos veeux apparait comme une folie incompréhensible, comme un signe
d'archaisme mystérieux, une retombée dans la nuit obscure et menacante de la barbarie, de la
primitivité, de la sauvagerie inhumaine » (J-F. Spitz, 1999, p. 251).

La non-appartenance des athées et les catholiques, chez Locke, s’apparenterait a la
catégorisation des individus dans la société politique. En effet, la catégorisation des étres
humains fait que certaines cultures ou certaines religions peuvent se considérer supérieures aux
autres, donc elles adopteront toujours une posture condescendante. Or, nous ne nous naissons
point avec la religion, donc on est d’abord humain avant toute considération religieuse. Ici, le
culturel est excentrique au naturel, car le fait d’appartenir & un groupe ne dérive pas d’une
décision volontaire, mais reléve d’une donnée naturelle.

Si nous ne naissons pas avec une texture religieuse, cela montre que la religion est un fait
culturel. A contrario du penser lockéen, on peut ne pas étre un croyant, mais on peut incarner
des vertus cardinales du vivre-ensemble. Mieux, le vivre-ensemble social n’implique nullement
une exigence de la religion. Par ce fait, vouloir faire preuve d’intolérance a 1’égard de certaines
catégories de personnes, c’est compromettre toute éventualité positive d’une société paisible,

par ce que

le désir de ne pas subir nous-mémes une violation forcée de notre conscience par la puissance d'autrui
nous détermine donc a renoncer a vouloir user de cette puissance contre les autres. Parce que nous
ne pouvons pas nous attendre a voir nos semblables nous reconnaitre comme les interprétes autorisés
de leurs propres devoirs religieux et des obligations morales de leur conscience, et comme nous ne
voulons pas risquer de les voir s'ériger en interprétes autorises de I'appel de notre propre conscience,
nous ne pouvons qu'abandonner toute prétention a régenter la vie religieuse d'autrui et a lui refuser
une liberté de conscience dont nous savons que nous ne pouvons la vouloir pour nous-mémes sans
I'accorder a tous (J. F. Spitz, p. 248-249).

Pour la construction d’une société paisible, respectant le « principe de pluralisme raisonnable »,

I’agir raisonné voudrait, de la méme maniére que nous aurions souhaité que les autres agissent

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N°7 / Décembre 2024 111



a notre égard, que nous fassions de méme en face d’eux. C’est ainsi que 1’intolérance pour les
catholiques et les athées fait que le veeu de Locke a construire un citoyen universel, reste une
illusion, voire une supercherie.

I1 reléve de la mauvaise foi de lier la tolérance a 1’appartenance a une religion ou une culture.
Si on lie la tolérance a I’adhésion a une religion, on provoque une déconnexion entre I’individu
et son essence. Ici, I’essence, c’est ce qui caractérise ontologiquement I’homme avant toute
considération sociale. C’est ce qui nous améne a affirmer avec Y. C. Zarka et F. Cynthia (2018,
p. 78-79) que « suivre un culte extérieur sans adhésion spirituelle, cela conduit exactement au
contraire de ce qui fait la religion véritable, c’est-a-dire a I’hypocrisie et au mépris de Dieu ».
De cette analyse, on est en droit de poser des questions suivantes : Le droit de 1’altérité n’est-il
pas indispensable pour I’équilibre social ? La logique de la négativité positive n’est-elle pas
primordiale pour la stabilité sociale ?

La logique de la négativité positive peut s’entendre, ici, comme une ouverture a 1’autre, en
respectant le droit de différence. L autre n’est pas considéré comme le négatif en soi, qu’il
faudrait 1’éliminer, mais celui a partir duquel nous découvrons notre authenticité, notre
humanité. De fait, la reconnaissance authentique de son existence dépend de la prise en compte
de la perception d’autrui sur soi. Cette perception est le lieu ou I’on rentre, substantiellement,
dans soi pour dialoguer avec soi. Le désintérét manifeste, ou du moins la néantisation du penser
de ’autre sur soi, c’est s’auto-scruter un tableau idyllique, auréolé¢ d’une vision de fagade,
dénuée de toute réalité de fond. C’est ainsi que « toute activité négatrice exercée sur I’autre est,
par un retournement dialectique, activité contre soi-méme car le « quelque chose » n’est
véritablement ce qu’il est qu’en se rapportant a son « autre » (A. Sangaré, 2013, p. 59). En
d’autres termes, toute entreprise humaine, qu’elle soit positive et négative, manifestée a 1’égard
de I’autre, nous revient par un principe de retournement dialectique, qui, lui-méme, est inhérent
a la manifestation de la vie. Ce principe de retournement dialectique nous convoque, en son
essence, a nous ouvrir a I’épaisseur de 1’Universel empirique, dans le sens de la positivité pour
néantiser la négativité abyssale ontologique. Comme le dit D. K. Augustin (2018, p. 13), « un
organisme ne vit pas en vase clos. Il s’ouvre a des éléments extérieurs, mais toujours en les
assimilant, en les incorporant a soi, sans se laisser envahir par eux, de telle manicre qu’ils
puissent le fortifier, en prenant activement part au mouvement de 1’ensemble déja initié ».

On ne peut prétendre construire une société paisible en faisant fi de la multiculturalité. Une
société multiculturelle, c’est une société dans laquelle chaque individu, parce qu’il est différent
des autres culturellement et non ontologiquement, a la liberté sociale et institutionnelle de se

réclamer ses valeurs culturelles, dans le strict respect de celles des autres. C’est pourquoi C.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N°7 / Décembre 2024 112



Taylor (2019, p. 47) disait qu’« il existe une certaine fagon d’étre humain qui est ma fagon. Je
suis appelé a vivre ma vie de cette fagon, non a I’imitation de la vie de quelqu’un d’autre ».
Pour Taylor, ’homme doit toujours rester identique avec soi-méme, écouter ses Voix
intérieures, qui constituent son authenticité et son originalité. Par ce fait, annihiler sa propre
identité en raison du conformisme extérieur, constitue une entrave a 1’étre-social de I’homme.
Cela dit, qu’il faut accepter le jeu des opposés, limiter le rationnel par le raisonnable et le
raisonnable par le rationnel. Cette exigence de la raisonnabilité comportementale est mise en
exergue par Thomas M. Scanlon (2016, p. 119) lorsqu’il dit qu’« étant donné que les désaccords
sont inévitables et que ceux qui sont en désaccord doivent d’une maniére ou d’une autre vivre
ensemble, ne vaut-il pas mieux, si ¢’est possible, maintenir ces désaccords dans les limites du
respect mutuel ? ». Maintenir nos désaccords avec I’autre dans les limites du raisonnable, c’est

le veeu de la tolérance religieuse.

Conclusion

Au terme de notre réflexion sur la tolérance religieuse chez Locke, il sied de reconnaitre que,
la paix sociale exige que chacun pratique sa religion dans les limites du rationnel. La tolérance
religieuse est proposée par Locke, dans I’intention d’accorder a chacun d’user de son droit
naturel, pourvu que son déploiement ne constitue pas d’embiiches au bien public, puisque
I’homme ne devient un étre a part entiére que s’il est libre. C’est pourquoi personne n’a le droit
de renoncer a sa liberté et toute loi dépouillant ’homme de sa liberté est, par principe, injuste.
La loi peut imposer des limites a la liberté, mais non pas la nier. Donc, penser la tolérance
religieuse avec Locke, en ce XXI® si¢cle, n’est pas une entreprise fortuite. Conscient que la
raison raisonnable n’est pas la boussole de toutes les actions humaines, Locke prone, pour
I’effectivité d’un vivre-ensemble, la séparation théologico-politique. La valeur axiologique de
la tolérance religieuse, chez Locke, consiste a créer un cadre normatif dans lequel les religions
peuvent pratiquer leurs rites et cultes sans qu’aucune d’elles ne piétine les autres. C’est
pourquoi, dans le philosophéme lockéen, I’Eglise est une société d’hommes unis
volontairement pour rechercher la vie éternelle. Cela met en exergue la finalité de toute activité
religieuse. La religion n’a rien de temporel, elle vise un arriére-monde et n’a d’intéréts que de
la transcendance.

Locke estime qu’aucun Etat n’a le droit d’imposer une religion, et qu’aucune Eglise, définie

comme une association libre et volontaire, ne doit persécuter les adeptes d’une autre confession

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N°7 / Décembre 2024 113



religieuse. Les individus sont libres en matiére de conviction religieuse. Ces deux institutions,

I’Etat et I’Eglise sont rigoureusement limitées I’une et 1’autre.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N°7 / Décembre 2024 114



Références bibliographiques

CAMUS Albert, 1972, L homme révolté, Paris, Gallimard.

BUIRETTE Patricia, 1996, Le droit international humanitaire, Paris, La Découverte.
COMTE-SPONVILLE André¢, 2001, Dictionnaire de la philosophie, Paris, PUF.

DIDIER Jean, 1911, Locke, Paris, Librairie Bloud.

GAUCHET Marcel, 2015, La religion dans la démocratie, Paris, Gallimard.

KANT Emmanuel, 1986, La religion dans les limites de la simple raison, trad. A. Philonenko,
in (Euvres philosophiques, t. III, Paris, Gallimard (coll. « La Pléiade »).

KOUADIO Dibi Augustin, 2018, L Afrique et son autre : La différence libérée, Abidjan,
Nouvelles Editions Balafons.

KOUAHO BIé Marcel Silvere, 2008, « Pour une relecture de la pensée techniciste de
Descartes », Revue Ivoirienne de Philosophie et de Culture, Le KORE, n°41, Editions
Universitaires de Cote d’Ivoire (EDUCI).

LIEBICH André, 1985, Le libéralisme classique, Québec, Presses Universitaires du Québec.
LOCKE John, 1986, Essais sur la loi de nature, trad. Hervé Guineret. Normandie, Centre de
philosophie politique et juridique de Caen.

LOCKE John, 1977, Deuxieme Traité du Gouvernement Civil, Trad. Jean-Michel Vienne, Paris,
Vrin.

LOCKE John, Traité du Gouvernement Civil, trad. David Mazel, Paris, GF Flammarion, 1992.
LOCKE John, 2000, Essai philosophique concernant [’entendement humain, trad. Pascal
Toranto, Paris, Ellipses.

LOCKE John, 2007, Lettres sur la tolérance et autres textes, trad. Jean Le Clerc et Jean-Fabien
Spitz, Paris, GF Flammarion.

LOCKE John, 2010, Lettre sur la tolérance, trad. Jean le clerc, Paris, Nathan.

MANENT Pierre, 1987, Histoire intellectuelle du libéralisme, Paris, Calmann-Lévy.
MUNSTER Arno, 2007, Sartre et la morale, Paris, L’Harmattan.

KOUMAN Kobenan Maxime, 2017, « La critiqgue du complexe de supériorité culturelle ou la
réhabilitation de la dignité des peuples », in Perspectives philosophiques, N°013, pp. 23-40.
POLIN Raymond et COLIN Polin, 1984, Le liberalisme, espoir et péril, Paris, Editions Table
Ronde.

SANGARE Abou, 2013, « Heidegger et la dialectique hégélienne de la négativité », in Revue
Internationale de Philosophie, spécialisée en Etudes Heideggériennes — N°1, pp. 51-70.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N°7 / Décembre 2024 115



THOMAS Scanlon, 2016, « L’épreuve de la tolérance », trad. Jean-Fabien Spitz, Revue
Raisons politiques, N° 63, pp. 113-129.

SPITZ Jean-Fabien, 1999, « La tolérance libérale et sa face sombre », revue des deux mondes
novembre-décembre, pp. 247-256.

RIZK Hadi, 2015, « Locke : la tolérance et le consentement, ou I’autolimitation du pouvoir
politique », Revue Enseignement philosophique, N° 2, pp. 60-71.

TAYLOR Charles, 2019, Multiculturalisme. Différence et démocratie, trad. Denis-Armand
Canal, Paris, Editions Flammarion.

WALZER Michael, Traité sur la tolérance, Trad. Chaim Hutner, Paris, Gallimard,1998.
ZARKA Yves Charles et FLEURY Cynthia, 2018, Difficile tolérance, Paris, PUF.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N°7 / Décembre 2024 116



